
  

Liberalismus und Kolonialismus

28.09.2025 von Andreas Wehr 

  

Am Beginn des hier als Liberalismus-Buch bezeichneten Werks „Freiheit als Privileg. Eine
Gegengeschichte des Liberalismus“ von Domenico Losurdo stehen die drei großen bürgerlichen
Revolutionen, in den Niederlanden, in England und in den USA.

Die Ursprünge der liberalen Ordnung in den Niederlanden

Die Niederlande waren das erste Land in dem sich liberales Denken durchsetzte: „Dass die aus dem Kampf
gegen das Spanien Philipps II. hervorgegangenen Vereinigten Provinzen sich schon ein Jahrhundert vor
England eine Ordnung liberalen Charakters geben, darf nicht übersehen werden.“ [i] In der Utrechter
Union erklären die niederländischen Generalstaaten 1581 ihre Unabhängigkeit von Spanien, endgültig
anerkannt wird sie im Westfälischen Frieden von 1648. Als „Goldenes Zeitalter“ des Landes gilt das 17.
Jahrhundert. Die Niederlande sind in dieser Zeit eine Weltmacht, sie beherrschen die Meere und ihre
Kaufleute gründen Handelsniederlassungen und erste Kolonien in Amerika, Afrika und Asien. In den
niederländischen Häfen werden die kostbaren Waren aus Übersee umgeschlagen, insbesondere Gewürze.
Vor allem aber beherrschen die Niederlande in dieser Zeit den überaus einträglichen Sklavenhandel.

In der „Europäischen Enzyklopädie zu Philosophie und Wissenschaften“ schreibt Losurdo 1990 im Artikel
„Sklaverei“: „Das vom Joch Spaniens unter Philipp II. befreite und in blühendem Handel befindliche
Holland setzt eine beachtliche Zahl von Schiffen für den einträglichen Transport der Negersklaven von der
afrikanischen Küste in die Neue Welt ein. Und Grotius[ii], der in gewisser Hinsicht als der Interpret der
Ergebnisse der holländischen Revolution zu betrachten ist, stellt die Erinnerung an die Sklaverei nicht in
Frage (…). Abschließend kann gesagt werden, dass Grotius eindeutig die Sklaverei in den Kolonien
rechtfertigt.“ [iii]

Bei Grotius findet man bereits die ideologische Begründung für den Menschenraub. Da von alters her gilt,
dass die in Kriegen Gefangenen vom Sieger versklavt werden dürfen, muss der Menschenraub als Krieg
der weißen Kolonisatoren gegen die Schwarzen geführt und begründet werden. Deshalb verurteilt Grotius
„den abergläubischen und götzendienerischen Charakter des 'religiösen Kultes', eben des Heidentums, und
fügt dann hinzu: 'Und da er einem bösen Geist gewidmet ist, ist er falsch und lügenhaft und mit der
Straftat des Aufstands verbunden; denn nicht nur wird dem König die ihm zustehende Ehrung verweigert,
sondern sie wird außerdem seinem Renegaten und Feind erwiesen.' (…) Die von der Kolonialexpansion
Europas betroffenen Völker machen sich des Aufstands gegen Gott schuldig und müssen für dieses
Verbrechen bestraft werden.“ [iv] Losurdo zitiert anschließend weiter den niederländischen Philosophen:
„'Dumm aber ist die Überzeugung, der gute Gott würde sich nicht dafür rächen, da das im Gegensatz zur
Güte stünde. Tatsächlich hat Gnade, wenn es gilt gerecht zu sein, ihre Grenzen, und wo die Missetaten das
Maß übersteigen, verlangt die Gerechtigkeit fast zwangsläufig Strafe.'“

Damit ist die Grundlage für eine Rechtfertigung der Kolonialkriege gelegt: „Gegen Völker, die 'gegen Gott



gerichtete Verbrechen' begehen und die elementarsten Normen des Naturrechts verletzen, sich somit als
'Barbaren' beziehungsweise als 'wilde Tiere eher denn Menschen' erweisen, ist Krieg, unabhängig von
staatlichen Grenzen und geografischen Entfernungen, 'natürlich'; ja, 'der gerechteste Krieg ist der, welcher
gegen wilde Tiere geführt wird, und dann jener, der gegen Menschen geführt wird, die wilden Tieren
ähneln. (…)'“. [v]

Dies ist nach Losurdo „die Ideologie, unter der sich die Eroberung der Neuen Welt vollzieht. Die Sünde
des Götzendiensts war das erste der Argumente, (…), den Krieg gegen die Indianer und ihre Versklavung
als 'gerecht' zu betrachten. Und bei Grotius werden nicht nur implizit die in Amerika ausgeübten
völkermörderischen Praktiken legitimiert, ausdrücklich und beharrlich wird auch die Sklaverei
gerechtfertigt. Sie ist manchmal die Strafe für ein verbrecherisches Verhalten. Nicht nur einzelne
Individuen können zur Verantwortung gezogen werden: „Auch Völker können für ein öffentliches
Verbrechen mit einer öffentlichen Unterjochung bestraft werden (…)“. [vi]

Heute gelten die Niederlande als das liberale Land per se, stehen als Synonym für Freiheit und
Individualität. Lange Zeit standen sie aber ebenso für Sklaverei, Zwangsarbeit und koloniale
Unterdrückung und zwar in einer besonders grausamen Form. In seinem Werk „Das Kapital“ beschrieb
Karl Marx im Abschnitt „Die sogenannte ursprüngliche Akkumulation“ in drastischen Worten die
Praktiken des holländischen Kolonialismus: „Die Geschichte der holländischen Kolonialwirtschaft – und
Holland war die kapitalistische Musternation des 17. Jahrhunderts – (hier zitiert Marx Thomas Stanford
Raffles, der während der napoleonischen Kriege als britischer Beamter auf Java stationiert war, A.W.)
'entrollt ein unübertreffliches Gemälde von Verrat, Bestechung, Meuchelmord und Niedertracht.' (…) Wo
sie die Füße hinsetzten folgte Verödung und Entvölkerung. Banjuwagi, eine Provinz von Java, zählte 1750
über 80.000 Einwohner, 1811 nur noch 8.000. Das ist der doux commerce!“ [vii]

Erst 2022, mehr als zwei Jahrhunderte nach Ende des niederländischen Sklavenhandels, fand ein
Ministerpräsident jenes Landes einige Worte der Entschuldigung. In einem Zeitungsartikel darüber heißt
es: „'Jahrhundertelang haben der niederländische Staat und seine Vertreter die Sklaverei ermöglicht,
gefördert, bewahrt und davon profitiert', sagte Rutte. Jahrhundertelang seien Menschen zu 'Handelsware'
gemacht, ausgebeutet und missbraucht worden. Unter staatlicher Autorität sei die menschliche Würde auf
grausamste Weise verletzt worden. Trotzdem hätten Regierungen auch nach der Abschaffung der
Sklaverei nicht erkannt, welche bleibenden negativen Folgen sie habe. Dann kam der entscheidende Satz:
'Dafür bitte ich im Namen der niederländischen Regierung um Entschuldigung.' Rutte wiederholte ihn auf
Englisch und in den Sprachen der einstigen Kolonien.“ [viii]

Der Zeitungsartikel erwähnt zudem, dass die Rede lediglich zwanzig Minuten dauerte und sie in der
Nationalbibliothek gehalten wurde – nicht vor dem Parlament. Es war also eine halbherzige Geste, die
darauf zielte abzielte, dem erwachten Interesse der niederländischen Öffentlichkeit an der
Kolonialgeschichte des Landes zu entsprechen und es gleichzeitig zu beruhigen. Und natürlich wurden
keine finanziellen Entschädigungen für das erlittene Unrecht in Aussicht gestellt. Beim Geld hört die
Demut auf – allemal in den calvinistisch geprägten Niederlanden.

Die Englische Revolution und der Sklavenhandel

Fand in Holland der „Prolog zu den folgenden liberalen Revolutionen“ [ix] statt, zur englischen Glorious
Revolution 1689 und zur amerikanischen als Ergebnis des Unabhängigkeitskrieges von 1775 bis 1783, so
währte das heute immer noch glorifizierte „Goldene Zeitalter“ für die Niederlande selbst nur kurz. Es
endete bereits als das Land 1675 der britischen „Royal African Company“ das Privileg des Sklavenhandels
überlassen musste.

Britannien nimmt „seine liberale Gestalt seit der Thronbesteigung Wilhelms III. von Oranien an, der aus
Holland kommend in England landet“. [x] Und sogleich steht der Handel mit Sklaven im Mittelpunkt des



Interesses des neuen Regimes: „Einer der ersten Akte internationaler Politik des liberalen Englands, der
aus der Glorreichen Revolution von 1688/89 hervorgeht, besteht darin, mit den Frieden von Utrecht
Spanien das Monopol auf den Handel mit Schwarzen zu entziehen.“ [xi]

Es ist John Locke, der große englische Philosoph, der noch heute als einer der Urväter des Liberalismus in
Ehren gehalten wird, der den Sklavenhandel rechtfertigt und von ihm sogar selbst profitiert. Losurdo
zitiert ihn mit der Aussage: „'In Carolina[xii] soll jeder freie Mann absolute Macht und Autorität über
seine Negersklaven ausüben, welche Religion und Meinung auch immer diese vertreten.' (…) Im Übrigen
besteht Locke nicht nur auf der positiven Funktion, die die Sklaverei in den Kolonien auf die
wirtschaftliche Entwicklung ausübe ('sie war eine große Hilfe für die ganze amerikanische Besiedlung),
sondern er investiert auch selbst im Sklavenhandel.“ [xiii]

Abnehmer des nun von England bestimmten Sklavenhandels sind in erster Linie seine nordamerikanischen
Kolonien. In das Mutterland selbst werden nur wenige Sklaven verbracht, dort werden sie aber nicht in der
Landwirtschaft eingesetzt, sie arbeiten als Haussklaven. In der neuen Welt stellen sie hingegen die
unverzichtbaren Arbeitskräfte auf den Zucker-, Kaffee -und Baumwollplantagen. Sie ersetzen bald die
Indianer, die sich als zu wenig robust für die harte Arbeit erweisen. Die aus den schwarzen Sklaven
herausgepressten Profite bilden einen Hauptbestandteil der beginnenden kapitalistischen Akkumulation.
Marx beschreibt diesen Zusammenhang: „Die Handelsjagd auf Schwarzhäute bezeichnet die Morgenröte
der kapitalistischen Produktionsära. Diese idyllischen Prozesse sind Hauptmomente der ursprünglichen
Akkumulation.“ [xiv]

Erst in jüngster Zeit werden diese überaus profitablen Geschäfte englischer Sklavenhändler von einer
kritischen weißen Öffentlichkeit thematisiert. So entwickelte sich eine Kontroverse über den im
englischen Bristol geborenen und als Vorstandsmitglied der Afrikagesellschaft mit dem transatlantischen
Sklavenhandel reich gewordenen Kaufmann Edward Colston. Nach jahrelangem Disput über seine in
einem Park in Bristol aufgestellte Stute wurden sie im Juni 2020 kurzerhand von Anhängern der Black
Lives Matter- Bewegung umgestürzt und ins Hafenbecken geworfen. Heute steht die Staue, versehen mit
den Spuren des Sturzes und mit Erläuterungen über die unrühmliche Rolle Colstons im Sklavenhandel, in
einem Museum der Stadt.

Die Vereinigten Staaten von Amerika als Rassenstaat

Mit der Entstehung der Vereinigten Staaten verlagert sich der Schwerpunkt der Sklaverei auf den
amerikanischen Kontinent: „Während das britische Empire in seiner Gesamtheit vor allem Iren und
Schwarze überrennt, sind Indianer und Schwarze die wichtigsten Opfer des territorialen und
kommerziellen Expansionismus zuerst der englischen Kolonien in Amerika und dann der Vereinigten
Staaten.“ [xv] Losurdo beruft sich bei der Schilderung der US-amerikanischen sowie der britischen
Gesellschaft vor allem auf neuere Werke kritischer Historiker, wie etwa David B. Davis, John C. Calhoun,
John Williamson und Edward S. Morgan, um nur einige der wichtigsten von ihm zitierten zu nennen.

Der Krieg der 13 nordamerikanischen Kolonien gegen die britische Kolonialmacht von 1775 bis 1776 und
die daraus folgende Unabhängigkeitserklärung der Konföderation, der Vereinigten Staaten von Amerika,
bringen zwar den weißen Siedlern die Freiheit, nicht aber den Negersklaven und schon gar nicht den
verfolgten Ureinwohnern des Kontinents. Die auf Sklaverei beruhende Plantagenwirtschaft bleibt für lange
Zeit die wichtigste Grundlage der US-Wirtschaft. Die Sklaven „bildeten das, nach dem Boden,
beachtlichste Vermögen des Landes; 1860 betrug ihr Wert das Dreifache des Aktienkapitals der
Manufaktur- und Bahnindustrie; die im Süden angebaute Baumwolle war lange Zeit die wichtigste
Exportware der Vereinigten Staaten und half entscheidend mit, die Importe und die industrielle
Entwicklung des Landes zu finanzieren.“ [xvi]

So ist nicht verwunderlich, dass Sklavenhalter auch Präsidenten des noch jungen Landes werden: „In 32



der ersten 36 Jahre der Existenz der Vereinigten Staaten bekleiden Sklavenhalter aus Virginia den Posten
des Präsidenten. Es ist diese Kolonie bzw. dieser auf der Sklaverei basierende Staat, der dem Land seine
berühmtesten Staatsmänner liefert; man denke nur an George Washington (den großen militärischen und
politischen Vorkämpfer der antienglischen Revolte) oder an Thomas Jefferson und James Madison (die
Autoren der Unabhängigkeitserklärung bzw. der Bundesverfassung von 1787): alle drei sind Sklavenhalter
(…) Bei den ersten sechzehn Präsidentschaftswahlen zwischen 1788 und 1848 kommt, mit nur vier
Ausnahmen, ein Sklavenhalter aus dem Süden in das Weiße Haus.“[xvii]

Es sei hier daran erinnert, dass die Verfassung der Vereinigten Staaten verfasst wurde von einer
„Versammlung reicher Sklavenhalter, reicher Kolonisatoren sowie reicher Gegner der Sklaverei, die
nichtsdestotrotz zu Zugeständnissen gegenüber den Sklavenhaltern und Kolonialherren bereit waren und
von der Sklaverei profitierten.“ [xviii]

Bei der in den USA praktizierten Sklaverei handelte es sich um eine ihrer brutalsten Formen. Die
vorherrschende „Chattel Sklaverei“, wobei chattel auf Deutsch bewegliches Mobiliar (!) bedeutet, erlaubte
den getrennten Verkauf von Ehepartnern und selbst von deren Kindern. Nichtdestotrotz „1809 preist
Jefferson die Vereinigten Staaten als 'ein Reich der Freiheit' gegründet auf eine Verfassung, die die
Selbstregierung garantiere. Und dabei ist er ein Sklavenhalter, der die Macht über die Sklaven brutal
ausübt und nach Bedarf die einzelnen Mitglieder einer Familie aus seinem Eigentum als getrennte Stücke
oder Waren verkauft.“ [xix]

Die USA sind „das erste geschichtliche Beispiel eines Rassenstaats“. [xx] Als weiße Rassenstaaten galten
auch die Apartheitsstaaten Südafrika und Rhodesien, das heutige Zimbabwe. Als einen solchen
Rassenstaat kann man heute Israel bezeichnen.

Domenico Losurdo zieht das folgende Resümee: „Die Sklaverei dauert nicht trotz des Erfolgs der drei
liberalen Revolutionen fort; im Gegenteil, sie erfährt ihre größte Entfaltung im Gefolge dieses Erfolgs.“ Er
zitiert hier Robin Blackburn: „'Die Zahl der Sklaven auf dem amerikanischen Kontinent betrug etwa
330.000 im Jahr 1700, fast drei Millionen 1800, um schließlich ihren Höchststand von über sechs
Millionen in den 50er Jahren des 19. Jahrhunderts zu erreichen.' Entscheidend beigetragen zum Aufstieg
dieser Institution, die ein Synonym für die absolute Macht des Menschen über den Menschen darstellt, hat
die liberale Gesellschaft. Mitte des 18. Jahrhunderts besitzt Großbritannien die größte Zahl von Sklaven
(878.000).“ [xxi]

In seinem 2010 veröffentlichten Buch „La non-violenza. Una storia fuori da mito“ (auf Deutsch erschien
es 2015 unter dem Titel „Gewaltlosigkeit. Eine Gegengeschichte“) kommt Domenico Losurdo zum
Ergebnis: „In Ländern wie Frankreich und England bereitete der Sieg der liberalen und demokratischen
Ordnung dem kolonialen Expansionismus keineswegs ein Ende, sondern gab ihm weiteren Impuls. Die
Entstehung der Vereinigten Staaten und der amerikanischen Demokratie schließlich führte zu einer
Intensivierung der Kriege gegen die Indianer, die jetzt mehr denn je der Enteignung, Deportation und
Dezimierung unterworfen waren. (…) Ähnlich ging in Australien und Neuseeland das Erringen der
Selbstregierung, wesentliches Element der Demokratie, Hand in Hand mit den Ausrottungskriegen gegen
die Eingeborenen.“ [xxii]

Während in England die Sklaverei 1772 für rechtswidrig erklärt wird und sie in den britischen Kolonien
1834 offiziell aufgehoben wird, geschieht dies in den USA erst 1866, und auch dann erst im Ergebnis des
überaus blutigen Bürgerkriegs zwischen der Union des Nordens und der Konföderation des Südens, ein
Krieg der mehr Opfer fordert als die USA in beiden Weltkriegen zu beklagen haben. „Auf jeden Fall ging
mit dem Ende des Sezessionskriegs ein geschichtlicher Zyklus zu Ende. Obwohl als ihr Zwilling geboren
und lange in einer allerdings nicht spannungsfreien Beziehung mit ihr verbunden, bricht der Liberalismus
in seiner Gesamtheit nun mit der Sklaverei im eigentlichen Sinne, der rassischen und Erb-Sklaverei.“
[xxiii]



Doch auf die Emanzipation der Schwarzen folgte in der liberalen Gesellschaft der USA eine schmerzhafte
Epoche der De-Emanzipation: „Das Ende des Sezessionskriegs eröffnet die glücklichste Periode in der
Geschichte der Afroamerikaner, die jetzt die bürgerlichen politischen Rechte erobern und in die
Vertretungskörperschaften einziehen. Aber dies ist nur eine Art kurzes Zwischenspiel der Tragödie. Der
Kompromiss, der 1877 zwischen den Weißen des Nordens und des Südens geschlossen wird, beinhaltet für
die Schwarzen den Verlust der politischen Rechte und oft selbst der bürgerlichen Rechte, wie das Regime
der Rassentrennung und die rohe Gewalt der Pogrome und der Lynchjustiz beweisen. Diese Phase von De-
Emanzipation im Rahmen einer Gesellschaft, die sich weiterhin 'liberal' nennt, dauert fast ein
Jahrhundert.“ [xxiv]

Doch wie tief die rassische Diskriminierung in der weißen Gesellschaft der USA bis heute verankert ist,
zeigt die alltägliche Gewalt von Polizisten gegenüber Schwarzen. Nach der Tötung von Trayvon Martin
kam es 2013 zum Aufruhr von Empörten gegen diese anhaltende Gewalt und zur Gründung der Bewegung
„Black Lives Matters“. Nach der Ermordung des Schwarzen George Floyd im Mai 2020 durch weiße
Polizisten in Minneapolis kam es erneut zu die das ganze Land erfassenden Protesten. Auch in Europa kam
es in zahlreichen Ländern zu Solidaritätsbekundungen.

Das Urteil des italienischen Historikers und Philosophen über den Charakter der drei Länder Niederlande,
Großbritannien sowie der USA ist eindeutig: „Fest steht, dass in allen drei liberalen Revolutionen
Freiheitsanspruch und Rechtfertigung der Sklaverei sowie der Dezimierung (oder Vernichtung) der
Barbaren Hand in Hand gehen. (…) Die Länder der drei großen liberalen Revolutionen sind also zugleich
die Protagonisten zweier tragischer Kapitel der modernen und Zeitgeschichte.“ [xxv] Bereits in seinem
1998 und damit sieben Jahre vor dem Liberalismus-Buch geschriebenen Buch „Il peccato originale del
Novecento“, auf Deutsch erschien es erst 2013 unter dem Titel „Das 20. Jahrhundert begreifen“, kommt
Losurdo daher zum ernüchternden Ergebnis: „Die Geschichte des Westens führt uns ein Paradoxon vor
Augen, das von der Geschichte seines heutigen Führungslandes her begriffen werden kann: Die
Demokratie innerhalb der weißen Gemeinschaft hat sich gleichzeitig mit der Versklavung der Schwarzen
und der Deportation der Indianer entwickelt.“ [xxvi] Und so trägt das zweite Kapitel im Buch „Freiheit als
Privileg“ denn auch die Überschrift: „Liberalismus und rassische Sklaverei: eine merkwürdige
Zwillingsgeburt.“ [xxvii]

Die fest etablierte Existenz der Sklaverei im klassischen Liberalismus ist für Losurdo daher der Schlüssel
für das Verständnis des Westens gestern und heute. Die von Marx so treffend als „Handelsjagd auf
Schwarzhäute“ beschriebenen, nicht enden wollenden Strafexpeditionen und Kolonialkriege mit
unzähligen Toten und Entrechteten hatte die rassische Diskriminierung ganzer Völker zur Voraussetzung
bzw. zur Folge. Ein Gift, das noch heute wirkt und zur heutigen Teilung der Welt in einen weißen Westen
und einen farbigen globalen Süden entscheidend beiträgt.

Die Französische Revolution und die Erschütterung der Institution Sklaverei

Ein anderes Bild zeigt, zumindest was die Akzeptanz der Sklaverei angeht, die Französische Revolution.
Sie ist zwar gleichfalls eine bürgerliche, die eine liberale Gesellschaft hervorbringt, trägt aber zugleich
Elemente in sich, die darüber hinausgehen. Die „Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte“ der
Französischen Nationalversammlung vom 26. August 1789 bezieht sich ausdrücklich auf alle Menschen
ungeachtet ihrer Hautfarbe und nimmt die Sklaverei nicht hin, wie in der US-amerikanischen Verfassung.
Dort wird die Institution der Sklaverei „in dem Staat rechtlich und sogar verfassungsmäßig legitimiert, der
aus dem Aufstand der Siedler hervorgegangen ist, die sich nicht als 'Neger' behandeln lassen wollten –
wenn auch unter Anwendung der Euphemismen und Umschreibungen (…). Es entsteht damit ein Land,
das durch die (Losurdo zitiert hier den britischen Historiker Robin Blackburn, A.W.) 'feste und direkte
Verbindung von Eigentum an Sklaven und politischer Macht' gekennzeichnet ist, wie sowohl die
Verfassung als auch die Zahl der Sklavenhalter verdeutlicht, die zum höchsten Staatsamt aufsteigen.“
[xxviii]



Die französischen Revolutionäre ließen sich demgegenüber in ihrem Handeln von Persönlichkeiten leiten,
die bereits weit vor den revolutionären Ereignissen die Sklaverei ablehnten, sie zumindest aber
grundsätzlich in Frage stellten: „Die Kritik an der Sklaverei entwickelte sich im 18. Jahrhundert stärker in
Frankreich und wird schließlich wesentlicher Bestandteil der ideologischen Vorbereitung der
französischen Revolution, wobei allerdings Dissonanzen und Zweideutigkeiten nicht fehlen.“ [xxix]
Losurdo hebt dabei die Rolle der Aufklärer Montesquieu vor allem aber die von Rousseau hervor:
„Tatsache ist jedenfalls, dass die gegen die Sklaverei gerichtete Polemik der philosophes nicht nur
wesentlicher Bestandteil der ideologischen Vorbereitung der französischen Revolution ist, sondern auch
eine Rolle bei dem Aufstand der Negersklaven gespielt hat, der auf der Woge dieser Revolution in Saint
Domingue ausgebrochen war. Toussaint Louverture, der Anführer dieses Aufstandes bewunderte zutiefst
die französische aufklärerische Kultur und hatte Raynalds Historie gelesen, wo er mit aller
Wahrscheinlichkeit auch auf dessen Voraussicht eines neuen Spartakus gestoßen ist. (…) Der neue
Spartakus scheint sich jedenfalls in Toussaint Louverture zu verkörpern. Im Gefolge des von ihm
angeführten Aufstands schafft der Konvent 1794 die Sklaverei in den Kolonien ab, die dann 1802 von
Napoleon wieder eingeführt wird.“ [xxx] Toussaint Louverture, der große Vorkämpfer der Revolution von
San Domingo, fordert, (hier zitiert Losurdo Florence Gauthier, Triomphe et mort du droit naturel en
Révolution, A.W.) 'die absolute Geltung des Grundsatzes, dass kein Mensch, sei er rot, schwarz oder weiß,
Eigentum von seinesgleichen sein kann'“ [xxxi]  Ohne Zweifel ist Louverture für Domenico Losurdo ein
hervorragender Freiheitskämpfer, der Jahrzehnte vor Marx und Engels und ein Jahrhundert vor Lenin in
Wort und Tat für Emanzipation und Gleichberechtigung kämpfte und dennoch bis heute kaum bekannt ist,
obwohl „der große Protagonist der Revolution der Sklaven“ [xxxii] in die Reihe der großen Revolutionäre
gehört.

Die Erschütterung, die die Institution der Sklaverei weltweit durch die Französische Revolution erfährt, ist
auch in Deutschland zu spüren: „Im Jahre 1795 verurteilt Kant energisch die 'allergrausamste und
ausgedachteste Sklaverei', die auf den 'Zuckerinseln' stattfindet; wichtig ist hier, dass Kant seine
Verurteilung unter besonderer Bezugnahme auf die 'handeltreibenden Staaten unseres Weltteils' und auf
die Länder ausspricht, 'die von der Frömmigkeit viel Werks machen' (…). Die Verurteilung konzentriert
sich also auf England und auf die Staaten, die sich geweigert hatten, dem Bespiel des Konvents hinsichtlich
der Abschaffung der Sklaverei in den Kolonien zu folgen, und die gegen das revolutionäre (und gegen die
Sklaverei gerichtete) Frankreich einen Kreuzzug auch im Namen der Revolution führten.“ [xxxiii]

 

[i] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg. Eine Gegengeschichte des Liberalismus, Köln 2011, S. 26 f.

[ii] Hugo Grotius (10.04.1583 – 28.08.1645) gilt als einer der intellektuellen Gründungsväter des
Souveränitätsgedankens, der Naturrechtslehre und des aufgeklärten Völkerrechts. Er begründete eine
eigenständige systematische Völkerrechtswissenschaft. Sein Hauptwerk De Jure Belli ac Pacis libri tres
wurde 1625 veröffentlicht. Vgl. https://de.wikipedia.org/wiki/Hugo_Grotius

Hugo Grotius,

[iii] Domenico Losurdo, Artikel Sklaverei, in: Europäische Enzyklopädie zu Philosophie und
Wissenschaften, Hamburg 1990, S. 301

[iv] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 35

[v] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 35

[vi] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 34 f



[vii] Karl Marx, Das Kapital, Band 1, Band 23, Berlin 1955, S. 779,

[viii] Jahrhunderte der Unterdrückung, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 20.12.2022

[ix] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 27

[x] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 26

[xi] Domenico Losurdo, Marx. Kolumbus und die Oktoberrevolution, in: Das Argument, Berlin, Nr. 214,
a. a. O., S. 204

[xii] Die Provinz Carolina war eine englische Kolonie in Nordamerika, die von 1663 bis 1729 bestand.
1729 wurde sie von den Besitzern, den Lords Proprietor, an die Krone verkauft und aus ihr gingen die
königlichen Provinzen North Carolina und South Carolina hervor.

[xiii] Domenico Losurdo, Artikel Sklaverei, a.a.O., S. 301 f.

[xiv] Karl Marx, Das Kapital, Band 1, MEW 23, S. 779

[xv] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 33

[xvi] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 140

[xvii] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 23

[xviii] Elie Mystal, Allow me to Retort. A Black Guy´s Guide to the Constitution, New York 2022, S. 2

[xix] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 317

[xx] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 196

[xxi] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 50

[xxii] Domenico Losurdo, Gewaltlosigkeit. Eine Gegengeschichte, Hamburg 2015, S. 244

[xxiii] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 90

[xxiv] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 436

[xxv] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 41

[xxvi] Domenico Losurdo, Da 20. Jahrhundert begreifen, Köln 2013, S. 21

[xxvii] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 51

[xxviii] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 73

[xxix] Domenico Losurdo, Artikel Sklaverei, a.a.O., S. 302

[xxx] Domenico Losurdo, Artikel Sklaverei, a.a.O., S. 305

[xxxi] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 236



[xxxii] Domenico Losurdo, Freiheit als Privileg, a.a.O., S. 262

[xxxiii] Domenico Losurdo, Artikel Sklaverei, a.a.O., S. 305

Diese Seite drucken
 Diese Seite als PDF Dokument

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://mez-berlin.de/positionen-detailansicht/liberalismus-und-kolonialismus.html?pdf=27?
http://www.tcpdf.org

